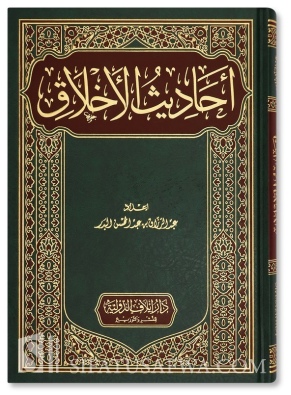
# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

## Ahadith Al Akhlaq

### Du shaykh Abd Al Razzaq Ibn Abd Al Mohsin al Badr

Par Ustadh Abu Ahmed

(حفظه الله)



Ce document correspond au premier cours de Ahadith al akhlaq dispensé par Ustadh Abou Ahmed disponible en audio sur Telegram.

https://t.me/ +yt99JH\_QZHM5NGIO

https:// wallaceeny.github.io/ mudawanatualfigh.io/

#### Introduction:

Cheikh Abd Ar-Razzaq al-Badr est un des savants de Médine, professeur à l'université islamique de Médine et dans la mosquée du prophète, سسلم و عسليه الله . Il est le fils de l'honorable savant du hadith 'Abd al-Muhssin al-Badr

Cet ouvrage (Ahadith Al-Akhlaq) va traiter du comportement du musulman, et dans ce cadre, on cite la parole de Cheikh Albani الله عليه : Je pensais que le problème de la communauté était un problème au niveau de la croyance, du dogme. Mais il m'est apparu finalement que le problème de la communauté est un problème de croyance, mais également de comportement.

Ce livre était à la base une élocution profitable sur un canal radio du masjib nabawi (mosquée du Prophète) durant le mois de ramadan de l'année 1441 de l'Hégire, dû aux demandes de retranscriptions, notre noble Shaykh Abd Ar-Razzaq al-Badr a décidé de faire une version écrite, que nous étudierons par la suite.

### <u>Chapitre 1 : Le bon comportement :</u>

Nous implorons Allah de nous gratifier du bon comportement, de la conduite exemplaire, celle de notre guide, le Prophète سلم و عـليه الله صـلى. Celui qu'Allah a décrit dans Son Livre en disant :

### «Et tu es certes d'une moralité éminente\*» Al Qalam [La plume] - Verset 4

\*Ceci est une phrase nominale désignant chez les arabes, la stabilité, et le fait d'appuyer sur une information (une chose qui va suivre).

Ce verset, dans son sens linguistique définit les hautes valeurs et moralité du Messager d'Allah. Ceci nous indiquant une importance du bon comportement.

Et le bon comportement ainsi que les bonnes mœurs, sont le signe de la réussite de l'Homme, de son bonheur dans la vie présente et dans la vie future.

Et l'attitude méritante et le noble caractère n'ont pas leurs pareils pour s'attirer le bien et la religion toute entière est une affaire de comportement.

Quiconque est au dessus de toi en termes de comportement te surpasse dans la religion.

Celui qui t'ajoute des bons comportements t'accorde un surplus de religiosité.

Plus le comportement va être bon, plus la religion va être bonne.

Abû Hurayrah الله رحمه relate que le Messager d'Allah سلم و عليه الله صلى a dit : « Les gens sont des minerais comme l'argent et l'or. Les meilleurs d'entre eux dans la période préislamique (« Al-Jâhiliyyah ») sont les meilleurs en islam, s'ils s'instruisent ».

Ce hadith nous informe sur le fait que, si nous avons un bon comportement de base, il sera encore meilleur avec la religion d'Allah.

D'après Abû Hurayrah, le Prophète سلم و عليه الله صلى s'est fait interroger à propos de la chose qui fait le plus entrer au paradis, il répondit « *La crainte pieuse d'Allah et le bon comportement* ».

Ibn al Qayyim a dit:

Le Prophète سلم و عليه الله صدلى a rassemblé entre la crainte d'Allah et le bon comportement, pourquoi ? Car la crainte d'Allah vient réformer ce qu'il y a entre Allah et Son serviteur, tandis que le bon comportement viens réformer ce qu'il y a entre toi et les créatures, comme en te présentant avec un visage souriant.

La crainte d'Allah bonifie la relation avec Allah. Le bon comportement bonifie la relation entre toi les créatures.

La crainte d'Allah impose l'amour à l'égard de son Seigneur, tandis que le bon comportement appelle les gens à ce qu'ils soient aimés, ce qui bonifie ta relation avec les créatures.

Toi, avec ta crainte pieuse d'Allah, tu vas bonifier ta relation avec lui :

- Tu vas t'améliorer dans tes adorations.
- Tu vas mieux le craindre.
- Tu vas mieux l'adorer, en apparence comme en caché.
- Tu vas essayer d'atteindre le degré d'Al Ihsan (adorer Allah comme si tu le voyais, car même si tu ne le vois pas, Lui te voit)

D'après Abou Tha'laba (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Certes ceux d'entre vous que j'aime le plus et qui seront les plus proches de moi dans l'au-delà sont ceux d'entre vous qui se comportent le mieux. Et certes ceux d'entre vous que je déteste le plus et qui seront les plus éloignés de moi dans l'au-delà sont ceux qui se comportent le plus mal, les bavards prétentieux et orgueilleux ».

(Rapporté par Ahmed et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n°2662)

Plus la personne va être bonne dans son comportement et ses manières alors elle sera de plus en plus proche du Messager d'Allah aleyhi salat wa salam, tandis que plus la personne va être éloignée et mauvaise dans ses comportements plus elle sera éloignée du Prophète aleyhi salat wa salam comme l'indique le hadith précédemment mentionné.

Abû Hurayrah (qu'Allah l'agrée) relate : « Vos biens ne suffiront jamais à contenter les gens, alors contentez-les plutôt avec un visage souriant et un bon comportement. »

Nous ne pourrons jamais satisfaire les gens par nos moyens, nos biens, et la seule chose qui pourra satisfaire le fils d'Adam est remplir sa bouche avec de la terre qu'Allah nous en préserve, quelle que soit la quantité dépensée.

### Le shaykh dit:

Contentez vous de les satisfaire avec vos nobles attitudes, vos bons comportements, votre beau comportement en restant jovial et cela est une affaire facile pour celui qu'Allah accorde la réussite et le bon comportement.

Comme le disait Ibn 'Omar dans ses vers de poésie :

Õ mon fils, certes la bonté est une chose aisé, Un visage souriant et une parole appréciée, Ces comportements sont des dons qu'Allah accorde à son serviteur, Et c'est un mérite, une grâce qu'Il accorde à qui Il veut parmi Ses créatures, et Il mène qui Il veut parmi Ses créatures, vers ces comportements

Fait parti des invocations d'ouverture de la prière que le Prophète aleyhi salat wa salam disait :

Le prophète سلم و عليه الله صلى disait à chaque fois qu'il entamait la prière : « Certes ma prière, mon sacrifice, ma vie et ma mort appartiennent à Allah, seigneur des mondes, seul sans associés et j'en ai reçu l'ordre et je suis des nombres des soumis. Guide-moi au meilleur des comportements et à la meilleure des morales, car nul autre que toi ne peut me guider et protège-moi des mauvais actes et de la mauvaise morale, parce que nul autre que toi ne peut nous en protéger ». Il disait aussi : « Ô Allah, je cherche refuge auprès de toi contre les comportements blâmables, contre les mauvaises actions et les passions ».

Pour l'amélioration du bon comportement, il y a également :

Ibn Mas'ud nous rapporte également, que le prophète, disait : « Ô Allah, tu as bonifié ma création, tu as parfait ma création, parfait donc mon comportement et ma morale ».

Même le prophète سلم و عليه الله صدلى, le meilleur des hommes, invoquait tout de même pour le bon comportement.

### Que dire de nous?

Tawuss Ibn Kaysan, un des pieux prédécesseurs a dit : Ces comportements sont des cadeaux, des présents, des bienfaits qu'Allah accorde à qui Il veut, et si Il veut le bien pour Son serviteur, Il lui accorde un caractère pieux comme si Allah Il veut le bien pour un serviteur Il lui accorde la compréhension de la religion.

Ibn Masoud a dit.

Ibn mas'oud الله رحسم disait : « Certes Allah a réparti entre nous la subsistance, et le comportement. Il est celui qui donne la subsistance et le comportement. »

Ibn Al-Qayyim الله رحسمه nous dit : « Ces comportements sont des cadeaux, des bienfaits, des présents qu'Allah accorde à qui Il veut, quand Il veut. Il donne ce qu'Il veut, à qui Il veut.»

De la même manière que au sujet de l'attribution de la subsistance il faut réunir deux conditions, de la même manière il faut réunir deux conditions.

- 1 Le fait de se réfugier vers Allah pour que cela soit rendu facile, de placer sa confiance en Lui, que ce soit dans la subsistance ou le bon comportement.
- 2 Le fait de chercher à obtenir cela, de se démener dans la quête de la subsistance par les causes légiférées.

Dans l'acquisition des nobles caractères, les conditions sont :

- 1 Se réfugier vers Allah, Lui demander de nous gratifier de ces nobles caractères et de ces attitudes nobles
- 2 Combattre nos âmes afin d'obtenir ces bons comportements.

Il est bien évidemment nécessaire de s'évertuer, en faist des efforts pour obtenir ces bons comportements.

### Allah a dit:

« Quand à ceux qui luttent dans Nos sentiers, Nous les mènerons vers les sentiers menant à nous et certes Allah est avec les bienfaisants. »

Sourate Al 'Ankâbout, verset 69.

Le Messager d'Allah a dit: « Le jour de la Résurrection, rien n'est plus lourd sur la balance du serviteur croyant que le bon comportement. Allah déteste tout être vulgaire aux propos grossiers. » [Tirmidhi 2002, authentifié par sheikh al Albani]

Notre âme ne va pas supporter, le fait de prier toute la nuit, jeûner les lundis et jeudis, cependant... Celui qui fait preuve de bon comportement accompagnée d'une bonne croyance, peut atteindre le degré du jeûneur et de celui qui pratique la prière constamment.

Il est très important de toujours rattacher les choses à la croyance.

Et le plus grand des comportements est le fait d'unifier Allah ta'ala.

Le bon comportement fait partie de la foi, et son absence est une diminution de la foi. Le prophète سطم و عطيه الله avait la foi la plus complète, car il avait le meilleur des comportements

D'après Abu Hurayrah, le Prophète سلم و عليه الله صلى a dit : « Certes, je n'ai été envoyé que pour parfaire les nobles comportements. »

Allah a envoyé le Prophète سلم و عليه الله صلى comme exemple pour montrer aux gens comment se tenir, agir, ainsi que de les mettre en garde contre les mauvais comportements. Le prophète الله صلى سلم و عليه a beaucoup parler pour appeler aux comportements élevés. Cela passait aussi par ses actes.

'A'ishah الله رحمه relate : « Le comportement du Prophète d'Allah الله رحمه était le Coran. »

Le prophète سلم و عليه الله صلى faisait corps avec le Quran, tout ce que le Quran lui indiquait, il le mettait en pratique.

D'après 'Aishah qu'Allah l'agrée, le Prophète a dit :

Certes, parmi les croyants dont la foi est plus parfaite, celui qui a le meilleur comportement et qui est le plus doux avec sa famille.

#### Al Hanini a dit:

Ce hadith nous indique que le bon comportement fait parti de la foi et que son absence est une diminution de la foi et que les croyants n'ont pas tous un même degré de foi et partant de cela, le Prophète était le plus parfait des hommes en termes de comportement et donc il est celui qui avait la foi la plus parfaite.

« Le meilleur d'entre vous est celui qui est le plus doux avec ses femmes »  $\rightarrow$  C'est à dire celui qui endure patiemment leur manque d'intelligence et leur

mauvais caractère et qui est souriant et bienfaisant. Dans le sens, leur manque dans la raison, leur ingratitude, c'est pareil pour les femmes comme pour les époux.

D'après Abou Houreira (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit:

« Certes je n'ai été envoyé que pour parfaire les nobles comportements » (Rapporté par Malik dans Mouwata et authentifié par Cheikh Albani dans Silsila Sahiha n°45)

Donc Allah l'a envoyé afin qu'il invite les gens à bien se tenir et à se poser et agir en faisant des bonnes œuvres et de les mettre en garde contre les sales et vils caractères, vicieux et les a également appelé à cela par la parole et le geste.

Il a été un émissaire à l'appel au bon comportement par la parole, il était un modèle par ses actes pour l'ensemble des mondes de par ce qu'Allah ta'ala lui a accordé comme comportements complets et bonnes valeurs.

Lorsque Â'ishah fut interrogée sur le comportement du Prophète #, elle répondit : « Son comportement était [conforme aux préceptes du] Coran. » Muslim (746).

Ibn Kathir nous dit que le Qur'ân, les sens du Qur'ân, ses applications et interdictions étaient devenues une seconde nature pour le Prophète, il faisait corps avec le Qur'ân (métaphoriquement) alors qu'il s'était débarrassé de sa nature première, tout ce que le Qur'ân disait de faire, il le faisait, tout ce que le Qur'ân interdisait, prohibait, il le délaissait.

Ajouté à cela la moralité éminente qu'Allah lui avait accordé, sur laquelle il l'a créé, qui lui a donné, celle ci qui était gravée en lui, telle que la générosité, la pudeur, la bonté, le courage, le pardon, la mention utile et tout ce qui est beau.

Anas (qu'Allah l'agrée) a dit : « Je n'ai jamais touché de brocart ou de soie aussi doux que la paume du Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut)! De même, je n'ai jamais senti d'odeur aussi agréable que celle du Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut)!

J'ai servi le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) pendant dix ans. Par Allah! Jamais il ne m'a dit: "Fi! " ni il ne m'a dit concernant une chose: "Pourquoi as-tu fait ceci? " et pour une chose que je n'avais pas accomplie: "Pourquoi n'as-tu pas fait cela? " »

Al Boukhari rapporte de Al Barra dire « De tous les gens, le Prophète était celui qui avait le plus beau visage et le meilleur comportement. Il était ni trop grand ni trop petit. »

Et comme le disent les savants, comment on pourrait aimer une personne qu'on ne connaît pas ? C'est pour cela qu'il est important qu'on apprenne qui est notre Prophète.

Il n'a jamais frappé de sa main ni un domestique ni une femme, il n'a jamais rien frappé de sa main à moins que ce soit dans le cadre du jihad.

Il ne s'est jamais vengé parce que son égo a été froissé sauf lorsque les interdits d'Allah ont été violés, il se vengeait pour Allah ta'ala.

Le sens du verset « Tu es certes d'une moralité éminente », selon Ibn Abbas, est « Tu es certes d'une grande religiosité », le plus grand des comportements est d'unifier Allah et cela est l'Islam.

Cette religion a été appelé comportement car le comportement est un assemblage de sciences véridiques, d'intention pures et d'oeuvres qu'elles soient apparentes ou cachées et tout cela qui est en accord avec la justice, la sagesse, l'avantage et des paroles qui sont en adéquation avec la vérité et l'intérêt des musulmans, tout cela provenant du bon comportement du musulman.

Ces paroles et actes émanent donc des sciences, des intentions de sorte que l'âme en retire des comportements qui sont les plus sains, les plus nobles et les meilleurs qui soient.

Tel était le comportement du Prophète, sa parole était concorde avec le Qur'ân, il l'expliquait, il le détaillait, ses sciences était celles du Qur'ân, ses objectifs, ses desseins, ses buts et ses actes étaient en conformité avec ce que le Qur'ân impose et recommande, son détournement, le fait de délaisser une chose ou de s'en abstenir était dû à ce que le Qur'ân avait interdit. Son inspiration, sa motivation était celle inspirée par le Qur'ân, ce dont il se privait était ce que le Qur'ân avait inspiré et privait, sa répugnance était issue de ce qu'il répugne, à son amour et à ce qu'il aime, les efforts qu'il déployait dans les exécutions de ses ordres et de leurs transmissions ainsi que la lutte pour l'établir.

Aishah, compte tenu de sa pleine connaissance du Qur'ân, elle a dit que le Messager d'Allah a merveilleusement traduit le Qur'ân dans son comportement comme elle l'a dit « certes son comportement était le Qur'ân ».

D'après Abou Oumama (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Je garantie une maison à la périphérie du paradis à celui qui délaisse la polémique même si il a raison, une maison au milieu du paradis à celui qui délaisse le mensonge même si il plaisante et une maison en haut du paradis à celui qui améliore son comportement ».

L'un des bons comportements fait parti de délaisser la polémique, les blagues en mentant ainsi que, pour finir, le fait d'améliorer son comportement.